
Recensione del Testo Interpretazione di culture di Clifford Geertz 

Febbraio 2026 

 

Recensione del Testo Interpretazione di culture di Clifford Geertz  

Interpretazione di culture di Clifford Geertz rappresenta un riferimento essenziale per 
l’orientamento fenomenologico-ermeneutico della Scuola Lombarda di Psicoterapia. Geertz 
definisce la cultura come un intreccio di “reti di significato” in cui gli esseri umani sono da sempre 
immersi e propone una scienza interpretativa che non cerca leggi generali, ma comprensione densa 
(thick description) dei modi di vita concreti. L’azione umana viene letta come azione simbolica: 
gesti, rituali, istituzioni e narrazioni sono “testi” da interpretare, secondo una logica molto vicina 
alla tradizione ricœuriana e alla nostra idea di clinica come lavoro di rifigurazione del Sé all’interno 
di orizzonti di senso condivisi. 

In questa prospettiva, le patologie storiche appaiono come forme di sofferenza radicate e irrigidite 
nelle trame culturali e biografiche – nelle reti di significato familiari, sociali, professionali, valoriali 
– mentre le patologie non storiche segnalano una compromissione delle condizioni stesse di 
accesso al mondo simbolico. Geertz offre così una cornice potente per pensare la psicoterapia 
cognitiva neuropsicologica come pratica di interpretazione situata: un lavoro che integra descrizione 
fenomenologica, lettura dei codici culturali e attenzione alle diverse modalità, storiche e non 
storiche, con cui la persona può o non può abitare le “reti di significato” che chiamiamo esistenza 
umana. 



1. Cosa porta Geertz al “nostro” tavolo 

In Interpretazione di culture Geertz definisce la cultura come “reti di significati” in cui l’uomo è 
impigliato e l’antropologia come una scienza interpretativa in cerca di significato e non di leggi. 
La sua proposta di thick description è esattamente questo: descrivere azioni e contesti come azioni 
simboliche, cioè portatrici di senso dentro una forma di vita condivisa. Per la SLOP questo è 
fondamentale, perché: 

• sposta lo sguardo da “comportamenti” e “variabili” alla configurazione di significati in cui 
vive una persona; 

• offre un modello rigoroso per pensare il lavoro clinico come lettura situata di testi di 
esperienza (storie di vita, sintomi, rituali, ruoli, ecc.). 

2. Collegamento con l’approccio fenomenologico 

Fenomenologicamente, Geertz è molto vicino a due nostre idee base: 

1. Non esiste un uomo “nudo”, fuori dal mondo-della-vita 

o L’essere umano è sempre già dentro un orizzonte di pratiche, simboli, ruoli, 
linguaggi. 

o Non c’è un “dato puro” di natura umana da cui sottrarre la cultura: la persona è 
organismo-in-cultura. 

2. Thick description = descrizione densa della Lebenswelt 

o Descrivere un combattimento di galli a Bali, un mercato marocchino o un rito 
religioso significa mostrare come il mondo appare a quegli attori, quali possibilità 
apre e chiude, cosa viene sentito come onore, colpa, minaccia, salvezza. 

o È molto vicino alla descrizione fenomenologica dei modi di essere-nel-mondo: non 
solo che cosa le persone fanno, ma come il mondo è strutturato per loro (tempo, 
corpo, spazio sociale, valori). 

Applicato alla clinica: 

• il paziente non è un semplice “portatore di sintomi”, ma un portatore di un certo modo di 
abitare le reti di significato (familiari, culturali, professionali, di genere…); 

• la fenomenologia dell’esperienza (come nel paper sulla depressione che hai portato prima) 
trova in Geertz un alleato: ciò che appare nel vissuto non è mai “puro interno”, ma già 
culturalmente modulato. 



3. Collegamento con l’ermeneutica 

Qui l’ascensore tra Geertz e Ricœur è quasi diretto. 

1. La cultura come testo da interpretare 

o Geertz parla esplicitamente di azioni sociali come “documenti” da leggere; il 
lavoro dell’antropologo è “inscrivere” il discorso sociale, fissare ciò che è stato 
“detto” in un evento e renderlo leggibile. 

o È la stessa logica di Ricœur: le azioni come testi che possono essere interpretati, 
riletti, contestati. 

2. Interpretazioni di primo, secondo, terzo ordine 

o I “nativi” interpretano il loro mondo (primo ordine); 

o l’antropologo interpreta le loro interpretazioni (secondo ordine); 

o il lettore, lo studioso, il clinico interpretano il testo dell’antropologo (terzo ordine). 

È esattamente il circolo ermeneutico: nessun dato grezzo, solo strati di interpretazione più o meno 
espliciti. 

3. Metodo e stile che parlano alla psicoterapia 

o L’analisi non è mai neutra né puramente descrittiva: è sempre già una proposta di 
senso; 

o l’obiettivo non è chiudere il testo in una spiegazione unica, ma aprire un ventaglio 
di significati plausibili, argomentati. 

Per la clinica SLOP, il terapeuta diventa una sorta di “antropologo dell’esistenza del paziente”: 

• ascolta la sua auto-interpretazione (primo ordine), 

• la rielabora alla luce di cornici teoriche e culturali (secondo ordine), 

• la restituisce in forma di rifigurazioni che il paziente potrà ulteriormente ri-interpretare. 

4. Geertz e il tema delle patologie storiche / non storiche 

Qui viene il pezzo più delicato, dove Geertz non parla direttamente di psicopatologia, ma fornisce 
strutture concettuali utilissime. 



4.1. Patologie storiche: distorsioni nelle “reti di significato” 

• In una patologia storica, la sofferenza è fortemente intessuta di storia e di cultura: 
biografia, ruoli, valori, vincoli simbolici, narrazioni sociali. 

• Tradotto in linguaggio geertziano: la patologia riguarda il modo in cui il soggetto è preso 
dentro determinate reti di significato – e magari dentro certe loro rigidità patologiche: 

o mandati familiari, script di genere, codici di onore/vergogna, morali religiose 
interiorizzate, ideali professionali, ecc.; 

o configurazioni narrative che chiudono il futuro (“devo essere così”, “non posso 
deludere”, “se fallisco non valgo nulla”). 

Con Geertz possiamo dire: 

Una patologia storica è una forma di sofferenza in cui il soggetto è ancora dentro il gioco delle 
interpretazioni condivise, ma in modo rigido, ipertrofico o distorto. Il problema non è l’assenza di 
reti di significato, ma il modo in cui esse avvolgono e incarcerano la persona. 

Qui l’approccio geertziano sostiene la nostra idea che: 

• non si cura “fuori dal mondo”, ma dentro le forme di vita e i simboli in cui il paziente è 
impigliato; 

• il lavoro terapeutico ha una componente inevitabilmente culturale ed ermeneutica: rilegge 
e riorganizza il modo in cui la persona abita quelle reti (famiglia, lavoro, genere, fede, ecc.). 

4.2. Patologie non storiche: quando le condizioni della cultura si sgretolano 

Le patologie non storiche (autismo di nucleo, alcune psicosi gravi, sindromi organiche ecc.) si 
collocano un passo prima rispetto al livello che interessa Geertz: 

• non è solo in crisi che cosa significhino i simboli, ma la stessa capacità di entrare nel 
gioco del significato condiviso; 

• c’è un’alterazione delle condizioni di accesso alle reti di significato: difficoltà a leggere 
l’intenzionalità altrui, a usare il corpo in modo espressivo, a mantenere continuità narrativa, 
ecc. 

Geertz, concentrandosi sull’azione simbolica, ci aiuta proprio a segnare questo confine: 

• dove posso fare thick description di ruoli, rituali, narrative, codici culturali interiorizzati → 
sono nel regno delle patologie storiche; 



• dove la partecipazione al mondo simbolico è frammentaria, bizzarra o gravemente 
compromessa → emergono i limiti dell’ermeneutica pura e diventa necessario integrare 
neuropsicologia, psicopatologia dell’ipseità, neuroscienze: il regno delle patologie non 
storiche. 

In sintesi: 

Geertz dà fondamento teorico forte all’idea che gran parte della psicopatologia clinica sia 
“storicizzata” (cioè inscritta in trame di significato condivise), ma contemporaneamente rende 
visibile che esistono condizioni in cui la persona non riesce a stare stabilmente dentro queste 
trame. È il punto di frontiera tra storico e non-storico.


